Horst Miiller (Hg.)

Praxis und Hoffnung

Grundlagen der Philosophie der Praxis



Bibliographische Informationen der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet die 1. Auflage dieser Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet tiber http:/ /dnb.ddb.de abrufbar

ISBN 3-88663-509-0

1. Auflage 1985
2. Auflage als Netzpublikation 2014

© 2014 Dr. Horst Miiller
Veroffentlichung im Selbstverlag



INHALT

Vorwort
Einftihrung

Von Marx bis zur Jahrhundertwende
Uberblick zur Griinderzeit

Grundlegung und Weichenstellungen
Marx, Engels, Labriola

Von der Oktoberrevoluton bis zum II. Weltkrieg
Uberblick zur Zwischenkriegszeit

Unter sowjetstaatlichen Vorzeichen
Lenin, Stalin

Revolte der Parteiintellektuellen
Lukdcs, Korsch, Gramsci

Das Frankfurter Institut im Exil
Horkheimer, Marcuse

Entwicklungen der Nachkriegszeit
Uberblick zur Nachkriegsentwicklung

Ubersetzung fiir die 3. Welt
Mao Tse-tung

Schicksale einer Idee
Sowjetische Schulphilosophie

Kritikund neue Anfinge
Jugoslawische Praxisphilosophie

Eine grofle initiative
Sartre

Kritische Theorie und ihre Kritiker
Adorno, Kofler, Habermas

Weitung der Idee zur Weltsicht
Bloch

Wege zur Praxiswissenschaft
Lefebure

16

17

35

37

45

58

68

71

76

84

91

101

115

126



Radikale Negation und Erniichterung
Von der 68er Periode zur Krise der 80er

Grundrisse des Praxiskonzepts

Das konstitutionstheoretische Arbeitsprojekt
Riickblick, Probleme, Perspektiven

Marx, Mead und das Konzept widerspriichlicher Praxis
Zur Konstitution gesellschaftlicher Praxis

Exkurs zur 68er Periode
Stromungen und Publikationen in der 68er Periode

Literaturverzeichnis
Autor und Abstract
Publikationsreihe

Studien zur Philosophie und Wissenschaft
gesellschaftlicher Praxis 2005-2014

138

146

156

180

192

208

210



Entwicklungen der Nachkriegszeit 91

Eine grofse Initiative
Sartre

Perry Anderson berichtet (1978: 58 ff.), dass aus Frankreich kein einziger
bedeutender Beitrag zu den marxistischen Debatten vor 1914 stammt und
dass von den linken Intellektuellen, die erst 1928 zur stalinisierten KPF stie-
en, nur Henri Lefébvre »inhaltlich und vom Umfang her ein relativ hohes
Niveau halten« konnte. Durch seine praxisphilosophische Tendenz hob sich
Letebvre auch entscheidend ab von parteikonformen Theoretikern wie Ro-
ger Garaudy, dessen [[73]] »Die Aktualitit des Marxschen Denkens«
(Garaudy 1969) ihn auch hierzulande bekannter werden liefs, oder Lucien
Seve, von hier dem wenigstens »Marxismus und Theorie der Personlich-
keit« (Seve 1972) erwdhnt werden soll: Die Polemik von Garaudy und Seve
von 1958 gegen Lefébvre zeigt, dass die Frontlinie zwischen praxiszentrier-
tem und scholastischem Marxismus auch durch Frankreich verlief (Vranicki
1974: 896).

Lefebvre ist jedoch keineswegs der einzige und nicht einmal der popu-
larste franzosische Theoretiker, der in der ersten Nachkriegsetappe produk-
tiv praxisorientiert dachte. In seiner pointierenden Untersuchung »Das Sel-
be und das Andere - Fiinfundvierzig Jahre Philosophie in Frankreich« fiihrt
Vincent Descombes an: »Dieses Wort Praxis wird tibrigens eines der beherr-
schenden Worter der Jahre 1950 - 1960 sein. Und die Tatsache, dass man
jetzt Praxis sagt, wo man vorher Handeln sagte, ist unbestreitbar die Aus-
wirkung der eifrigen Lekttire der Marxschen Friithschriften wahrend dieser
Periode. Das ist Merleau-Pontys Dauerthema, wenn er von Marx spricht:
Die Praxis als der 'Ort des Sinns' gilt als die ungeheure Entdeckung Marx.
'Was Marx Praxis nennt, ist eben dieser Sinn, der sich spontan im Schnitt-
punkt der Handlungen abzeichnet, durch die der Mensch seine Beziehun-
gen zur Natur und zu den anderen Menschen organisiert'. In seiner Begeis-
terung fiir die Praxis wird Sartre soweit gehen zu schreiben: 'Alles Wirkli-
che ist Praxis, und alle Praxis ist wirklich' ... « (Descombes 1981: 25 £.). In der
Untersuchung »Von Husserl zu Sartre« fiithrt Edo Pivcevic an (1972: 195):
»Es gibt einen Begriff, der im Marxismus eine bedeutende Rolle spielt und
den Sartre als ein Bindeglied zwischen dem existenzialistischen und dem
marxistischen Standpunkt ansieht, ndmlich den Begriff der Praxis«.



92 Entwicklungen der Nachkriegszeit

Sartre und Merleau-Ponty sind damit auch die lebendige Antithese zu
der strukturalistisch inspirierten, dkonomistischen Marxinterpretation von
Louis Althusser, die 1966 mit »Pour Marx« (Althusser 1968) und dem mit E.
Balibar gemeinsam verfassten »Lire le Capital« (Althusser / Balibar 1972)
dargelegt wurde. Diese fand einen eigentlich verspateten Nachhall in der
westdeutschen Marxismusdebatte. Eine Verfolgung dieser Diskussionslinie
liegt allerdings nicht im Interesse der vorliegenden Arbeit. Zwar stof3t auch
Althusser, dessen psychischer Zusammenbruch 1980 seinem Schaffen ein
Ende setzte, in der entscheidenden Ausgangsfrage, was denn das Neue an
Marx' Theorie sei, auf das Praxisproblem (Althusser 1968: 33, 178, 201): »Sa-
gen wir mit einem Wort, dass Marx den 'ideologischen' und universalen
Begriff der Feuerbachschen 'Praxis' durch eine konkrete Auffassung der
spezifischen Unterschiede ersetzt, die es gestattet, jede besondere Praxis in
den spezifischen Unterschieden der sozialen Struktur zu situieren«. Damit
verfehlt Althusser aber offenkundig das authentische Praxiskonzept und
verfallt selbst »notwendigerweise unausgeglichenen und zweideutigen
Begriffen und Wendungen«, die er Marx’ Feuerbachthesen unterstellt, ja
einem naiven, als moralinfrei aufgefassten Realismus: »... das Reale ist der
wirkliche Gegenstand, der unabhédngig von seiner Erkenntnis«, als »zu er-
kennende Struktur«, als »Ereignis(se) der menschlichen Geschichte« er-
kannt und damit »durch die Praxis der Menschen gemeistert« werden kann.
Die entscheidenden [[74]] Fragen, auf die Sartre und Merleau-Ponty stiefSen,
wurden von Althusser ausgeklammert.

Sartre und Merleau-Ponty kamen beide aufgrund intensiver
Phénomenologiestudien zu einer kritischen und erweiterten Problemsicht.
Nahezu gleichzeitig geboren, ndmlich 1905 und 1908, waren sie Kommilito-
nen an der Ecole Normale, begegneten sich bis zu dem frithen Tod von
Merleau-Ponty 1961 ofters im Gesprach, bezogen sich auch kritisch aufei-
nander, wie der in »Abenteuer der Dialektik« (Merleau-Ponty 1955, 1974)
gegen Sartre erhobene Vorwurf des »Ultra-Bolschewismus« anzeigt. Dieser
zielte auf Sartres zeitweilig affirmatives Verhdltnis zur sowjetstaatlichen
Entwicklung ab: Alles Ausdruck einer freisinnigen Beziehung von Intellek-
tuellen, die mit die beste Seite der diskursiven franzosischen Geisteskultur
reprdsentierten. Deren Milieu, auf dem Boden des westdeutschen Frontstaa-
tes undenkbar, ermoglichte Sartre bis zu seinem Tod 1980 oder jedenfalls
bis zu seiner 1973 eintretenden gravierenden Sehbehinderung ein vielseiti-
ges Schaffen. Zu Merleau-Pontys grundlegenden Arbeiten zdhlt tiber »Die
Struktur des Verhaltens« hinaus vor allem seine »Phdnomenologie der
Wahrnehmung« (Merleau-Ponty 1945, 1966). Vincent Descombes merkt an



Entwicklungen der Nachkriegszeit 93

(Descombes 1981: 81): »Spédter wird Merleau-Ponty eine gewisse Unzuldng-
lichkeit im Ansatz der Phanomenologie der Wahrnehmung zugeben. Der
Tod hat seinem Denken, das sich auf eine andere Philosophie zubewegte,
Halt gesetzt. Unter dem Titel »Le visible et l'invisible« hat Claude Lefort
bestimmte bereits fertige Passagen und Aufzeichnungen fiir das Buch, auf
das Merleau-Ponty seit mehreren Jahren hinarbeitete, veroffentlicht (Paris
1964). Naher dartiber in den Kommentaren von Lefort in Sur une colonne
absente (Paris 1978)«. Auf die von Merleau-Ponty verfolgte, produktiv pra-
xiszentrierte Perspektive verweist treffend Alexandre Metraux in dem Auf-
satz »Uber Leiblichkeit und Geschichtlichkeit als Konstituentien der Sozial-
philosophie Merleau-Pontys« (Metraux 1976). Merleau-Ponty konnte nicht
mehr, wie Sartre, den anndhernd systematischen Grundriss eines »philoso-
phischen Realismus« vorlegen. Der Ansatz des Letzteren stellt eine bedeu-
tende Manifestation des Praxisdenkens dar und soll daher - nach einem
kurzen Uberblick iiber seine diesbeziigliche Gesamtentwicklung - néher
betrachtet werden.

Sartres frithes philosophisches Werk ist »Das Sein und das Nichts« von
1943. Durch Husserl und vor allem durch Studien zu Heidegger angeregt,
versucht er, noch ohne auf marxistisches Praxisdenken zurtickzugreifen,
eine »existential phdnomenologische Analyse« der menschlichen Grundsi-
tuation - siehe dazu auch den Kommentar von Herbert Marcuse (Marcuse
1967a: 49 ff.). Er unterscheidet dabei strikt zwischen einer Welt an-sich sei-
ender trager Gegenstidnde und fiir-sich seiender spontaner Bewusstseins-
subjektivitdt, durch deren negierende Kraft die bestehende Positivitat trans-
zendiert, um das Nicht-Seiende bereichert wird, welches das Subjekt beher-
bergt. Damit soll der ontische Urgrund der Freiheit freigelegt sein, die es
heroisch auf sich zu nehmen gilt. In einer Sondernummer der Zeitschrift
»Ptlasterstrand«, herausgegeben anldsslich des Todes des grofien Philoso-
phen, finden sich aufschlussreiche Interviews, in denen Sartre auch zu [[75]]
seiner eigenen Entwicklung Stellung nimmt: »Das Individuum verinnert
sein  gesellschaftliches  Bedingtsein: es  verinnert die  Pro-
duktionsverhiltnisse, die zeitgentssischen Institutionen, und dann riickent-
dufiert es all das wieder in Handlungen und Entscheidungen, die uns
zwangsldufig auf alles vorher Verinnerte zuriickverweisen. Von alldem
findet man noch nichts in 'Das Sein und das Nichts'.« (Sartre 1980: 40) Sartre
entwickelte von da seinen Existenzialismus mit zunehmend praktisch-
humaner Tendenz. Die pragnanten Thesen von »Ist der Existenzialismus ein
Humanismus?« und »Materialismus und Revolution« von 1946 geben Aus-
kunft (Sarte 1979: 35): »Diese Verbindung der Transzendenz als den Men-



94 Entwicklungen der Nachkriegszeit

schen konstituierend (nicht in dem Sinne, wie Gott transzendent ist, son-
dern im Sinne der Uberschreitung) und der Ichheit, in dem Sinne, wie der
Mensch nicht in sich selber eingeschlossen ist, sondern dauernd gegenwér-
tig in seinem menschlichen All - das ist es, was wir den existenzialistischen
Humanismus nennen. Humanismus, weil wir den Menschen daran erin-
nern, dass es aufser ihm keinen andern Gesetzgeber gibt und dass er in sei-
ner Verlassenheit tiber sich selber entscheidet; und weil wir zeigen, dass
nicht durch Riickwendung auf sich selber, sondern immer durch Suche
nach einem Ziel auflerhalb seiner, welches diese oder jene Befreiung, diese
oder jene Verwirklichung ist - dass dadurch der Mensch sich als humanes
Wesen verwirklichen wird.«

In den fiinfziger Jahren entdeckt Sartre dann die Politik und den Mar-
xismus neu, und eine fiir sein weiteres Schaffen grundlegende Wendung
tritt ein. Er sieht im Marxismus die uniiberholbaren Grundwahrheiten der
Epoche ausgesprochen, sucht fortan seine auf phdnomenologisch-
existenzialistischem Wege gewonnenen Einsichten gegen den herrschenden
dogmatischen Marxismus geltend zu machen und in einen praxisphiloso-
phisch verstandenen Marxismus einzubringen, um diesen auf die Hohe der
Zeit zu heben. Das in dieser Hinsicht als provisorische wissenschaftstheore-
tische Grundlegung zu wertende »Marxismus und Existenzialismus« (Sart-
re 1957, 1977: 143), spdter in {iiberarbeiteter Form unter dem Titel
»Questions de methode« der »Kritik der dialektischen Vernunft« vorange-
stellt, schliefst daher: Der Existenzialismus wird versuchen, »im Rahmen
des Marxismus eine verstehende Erkenntnis hervorzubringen, die den
Menschen in der sozialen Welt wiederfinden und ihn bis in seine Praxis
bzw. den Entwurf, der den Menschen aufgrund einer bestimmten Situation
mit dem gesellschaftlich Moglichen konfrontiert, verfolgen wird. Von dem
Tage an, da der Marxismus sich der Untersuchung der menschlichen Di-
mension (d. h. der Untersuchung des existenziellen Entwurfs) zuwendet
und die Grundlegung des anthropologischen Wissens aufnehmen wird, hat
der Existenzialismus keine Existenzberechtigung mehr. Er ist dann aufge-
sogen, iiberschritten und aufbewahrt durch die totalisierende Bewegung
des philosophischen Denkens.«

Schliefilich unternimmt Sartre mit seinem letzten grofien Hauptwerk, der
»Kritik der dialektischen Vernunft« (Sartre 1978: 870), eine ungeheure An-
strengung, auf anndhernd 1000 Seiten das Praxisproblem zu durchdringen.
Wiahrend der erste Band im Wesentlichen bis zu einer Theorie der »prakti-
schen Ensembles« vordringt, sollte der nicht geschriebene zweite Band bis
zu der {iibergreifenden Geschichtsproblematik gehen: »Im zweiten [[76]]



Entwicklungen der Nachkriegszeit 95

Band, der spéter erscheinen soll, werde ich das Problem der Totalisierung
selbst behandeln, das heifst das Problem, wie sich im ablaufenden histori-
schen Prozess eine Wahrheit der Geschichte realisieren kann.« Allein schon
durch die Gesamtproblemstellung erweist sich, dass Sartres Initiative eine
neue Etappe der Diskussion einleitete. Auch die spater von Henri Leféebvre
vorgetragene, eindringliche Kritik (Lefébvre 1975: 80 ff.) sollte Sartres spezi-
fische Leistungen nicht verdecken. Diese tiberragen und tiberdauern die
Beitrage aktueller franzosischer Modephilosophie und erhellen das Praxis-
problem weiter.

Sartre geht von einer Kritik der gangigen Marxismusversionen aus: »Die
offenen Begriffe des Marxismus sind zu geschlossenen geworden. Sie sind
nicht langer Schliissel, Interpretationsschemata: sie geben sich selbst den
Anschein eines schon totalisierten Wissens« (Sartre 1977: 25, 29 f., 31 f., 69,
134). Sein phdnomenologisch-existenzialistisches Herkommen ldsst ihn
hauptsachliche Schwachpunkte exakt verorten: »Die Erkenntnistheorie aber
ist gerade der schwéchste Punkt des Marxismus«. Dieser tendiert dazu, »die
Subjektivitdat auszuschalten«. So geht es darum, »dem Menschen innerhalb
des Marxismus wieder seinen Platz zuriickzuerobern«, die in ihm angeleg-
ten »Elemente einer realistischen Gnoseologie« zu entwickeln, Aufgaben,
die auf Praxis als Schliuisselbegriff fiir »menschliche Realitdt« verweisen.
Sartre sieht, dass es eine »Grundlagenproblematik« gibt, die nur im Rah-
men eines umgreifenden Arbeitsprojekts gelost werden kann, das er mit
seiner »Kritik der dialektischen Vernunft« angehen wollte. Hier arbeitet er
sich bis dicht an eine explizit konstitutionstheoretische Fragestellung heran:
Es heifst, dass es weder um Geschichte, noch Soziologie, Ethnographie oder
traditionelle Anthropologie geht, sondern um die intelligiblen Grundlagen
einer »strukturellen« und »historischen« » Anthropologie«, die das Naturell
der menschlichen Realitédt enthiillt und dadurch das methodische Riistzeug
abgibt fiir ein untiberbietbar dialektisches, das meint hier
»vergeschichtlichendes« Praxisbegreifen.

Im Fortgang seiner Uberlegungen weist Sartre ein Problemspektrum auf,
das als Vorausblick auf eine bislang noch nicht erhobene systematische
Struktur des Praxisproblems gewertet werden kann: Einsetzpunkt der The-
oriebildung ist die individuelle Praxis, die als einfachster Ausdruck von
Praxis tiberhaupt gilt. Sie soll das Modell und die Regeln fiir eine vollstdn-
dige Begreifbarkeit der Praxis liefern (Sartre 1978: 63, 53, 54, 72 !, 373). Die
methodische Rechtfertigung dieses Ausgangspunktes fiir eine stufenweise
Erweiterung der Problemsicht in einem verschlungenen Gang 'dialektischer
Erfahrung' liegt darin, dass individuelle Praxis und der historische Praxis-



96 Entwicklungen der Nachkriegszeit

prozess sich wechselseitig ineinander halten, so dass das Geschichtliche
vom Individuum sowohl be- als auch angegriffen werden kann. Durch ein
Materialitdtsfeld verbunden und in seriellem Nebeneinander bilden die
Individuen zundchst ein gesellschaftliches Kollektiv, das der »grundlegende
Typ der Sozialitdt« ist. Aus seriellen Ensembles sieht Sartre »Gruppen«
hervorgehen und sich wieder auflésen und untersucht die neuen Realitédten,
die sich im Horizont der Gruppenpraxis konstituieren. Namentlich fallt ins
Auge, wie auf dieser mittleren [[77]] Ebene Resultate entspringen, die das
eigentliche Praxisgeschehen dem Wahrnehmungshorizont der Akteure
entriicken, ja Praxis in eine sich selbst unterminierende »Gegenpraxis« ver-
wandeln. Von hier richtet sich der Blick auf die Geschichte: »\Obwohl unsere
dialektische Erfahrung trotz ihrer ersten Anndherung an das Konkrete weit
davon entfernt ist, beendet zu sein, ist es erlaubt, jetzt zu sagen ... dass wir
vielleicht so etwas wie einen Sinn in der Evolution der Gesellschaften und
Menschen finden kénnen, wenn wir bedenken, dass die wechselseitigen
Beziehungen der Gruppe, der Klassen und, ganz allgemein, aller gesell-
schaftlichen Formationen ... grundlegend praktisch sind, das heifst, sich in
wechselseitigen Aktionen von gegenseitiger Hilfe, von Biindnissen, von
Kriegen, von Unterdriickungen usw. verwirklichen, was auch immer die
Art und Weise der Realisierung dieser Aktionen sein mag ... « (Sartre 1978:
710, 834, 865).

Uber den »synchronen« Zusammenhang hinaus, was die »diachrone«
Bewegung angeht, durch die sich die Geschichte selbst unaufhorlich »totali-
siert«, gibt Sartre nur noch Thesen. Vor allem bleibt offen, was das Endziel
ist. Dazu befragt, antwortete Sartre in seinem letzten Interview: »Wir sind
keine vollstindigen Menschen. Wir sind Wesen, die darum kdmpfen, zu
menschlichen Beziehungen und zu einer Definition des Menschen zu gelan-
gen. Zur Zeit befinden wir uns mitten in der Schlacht, und es wird zweifel-
los noch viele Jahre so sein. Aber diese Schlacht muss definiert werden ...
Anders gesagt, unser Ziel besteht darin, einen wirklich konstituierten Kor-
per zu schaffen, in der jede Person ein Mensch ist und die Kollektivitidten
ebenfalls menschlich sind« (Sartre 1980: 43).

Sartres sehr verschlungene und im Detail schwer lesbare Ertrterungen
enthalten viel Inspirierendes, dem weiter nachzugehen wire. Festzuhalten
ist zundchst, dass das Praxisproblem bei ihm als ein komplex und systema-
tisch strukturiertes begegnet. Und auf allen Stufen des Durchgangs ist das
Schliisselkonzept, dass Praxis, gleich auf welcher Stufe der Aggregation,
Synthese und in welcher Modalitdt, als konstitutive Grundeinheit des
sozietdren Prozesses gilt. Als solche weist Praxis - schon in ihrer noch rela-



Entwicklungen der Nachkriegszeit 97

tiv unentwickelten Form als »Verhalten« - eine Uberschreitungs- oder Final-
struktur auf, die auf hoherer Stufe der »Entwurf « reflektiert (Sartre 1977:
75, 120). Kraft der Vergeschichtlichung von Realitit, die sie ist, begegnen in
ihr alle Gegebenheiten als Bedingungsmomente ihrer selbst, ja wird auch
Trages in die Bewegung der Erneuerung hineingerissen, die auf eine Zu-
kunftsstruktur hin angelegt ist. Die Rolle des Bewusstseins in diesem Ge-
schehen? »Aber dieser Realismus impliziert notwendig einen reflexiven
Ausgangspunkt, d. h. die Enthiillung einer Situation erfolgt in und durch
die Praxis, die sie verdndert. Wir setzen die Bewusstheit nicht als Ursprung
der Handlung an, sondern sehen darin ein notwendiges Bestandssttick der
Handlung selbst: Die Handlung erhellt sich im Laufe ihres Vollzuges selbst,
nichtsdestoweniger treten diese Erhellungen erst im Bewusstsein und durch
die Bewusstheit der Handelnden auf ... « (Sartre 1977: 29 {.). Sartre fasst so
»Praxis« als bewusste Vergeschichtlichung von Wirklichkeit. [[78]]

Dazu tritt der Gedanke, dass solches Praxisgeschehen eine »Totalisie-
rung« mit sich bringt, das heifst die tibergreifende Einheit eines praktischen
Feldes ohne prinzipielle Grenzen konstituiert, in dem sich im Zuge der da-
rin stattfindenden » Uberschreitung« von vorgingiger Realitidt »Wirklich-
keit« enthtillt. Indem Sartre nicht »gesellschaftliche Handlung«, sondern
individuelle Praxis« als Ausgangsmodell nimmt, kann er keine Theorie der
Genesis des Geistes entwickeln. Aber die Idee »totalsierender« Praxis fiihrt
Sartre zu einer schérferen Fassung des Problems der Wechselseitigkeit: »]e-
der Existierende integriert den anderen in die ablaufende Totalisierung«
(Sartre 1978: 73, 111). Das heifst, dass als Grundmodell der gesellschaftlichen
Integration nicht einfach ein verfugtes Gemeinschaftshandeln vorschwebt,
sondern wechselseitig tibergreifende Praxen: »Auf dieser Grundlage kann
dann die Wechselseitigkeit positiv oder negativ sein«, wie beim »Tausch«
oder »Kampf« (Sartre 1978: 119, 778). Es handelt sich, ohne dass diese Ter-
minologie ausdriicklich eingefiihrt wird, um ein Konzept von widerspriich-
licher Praxis. »Die Wechselseitigkeit ist Praxis mit doppeltem (oder vielfa-
chem) Epizentrum«. Dieser Gedanke ldsst ahnen, dass jede Beziehungsdya-
de im Rahmen der Horizonte von Dritten wiederum objektiviert werden
kann, so dass sich eine nicht enden wollende Komplexionsfahigkeit
menschlicher Lebenswirklichkeit enthiillt, deren Momente real vielsinnig
sind.

Im Zuge seiner verwickelten Uberlegungen nihert sich Sartre auch der
Auffassung an, dass das Denkmodell des reziproken Horizonteinschlusses
der Praxen, der eine Praxis in eine Phase oder ein Element der anderen
verwandelt, auch das Verhiltnis zwischen der stets an Subjekte gekniipften



98 Entwicklungen der Nachkriegszeit

Aktion und dem Materialen bzw. dem im Praxisfeld spielenden Prozess
aufkldrt. »Innerhalb der Praxis« ist die Aktion »Negation der Materie, re-
agieren aber auch Prozesse, die als »Quasi-Totalitdt« die formelle Charakte-
ristik von Praxis aufweisen, »Gegen-Finalitdten« sind (Sartre 1978: 240, 168).
Dieser Ansatz hat auch Konsequenzen fiir die Auffassung vom Verhaltnis
zwischen dem Individuum und der Gesellschaft oder seiner Gruppe - es
enthiillt sich als prinzipiell widerspriichlich: »Dieser untiberschreitbare
Konflikt des Individuellen mit dem Gemeinsamen, die sich einander entge-
gensetzen, gegeneinander bestimmen und jedes in das andere als seine ei-
gentliche Wahrheit zurtickkehren, tibertragt sich nattirlich innerhalb der
organisierten Gruppe durch neue Widerspriiche«, die sich in Machtverhalt-
nissen, Beziehungen des Terrors und der Briiderlichkeit manifestieren (Sart-
re 1978: 617). Sartre entwickelt seine Auffassungen in zahlreichen Exkursen,
wobei insgesamt die Auffassung deutlicher wird, dass gesellschaftliche
Wirklichkeit eine Synthesis widerspriichlicher Praxis darstellt: »Welcher
Vielheit jene Menschen immer angehoren, ihre individuellen und gemein-
samen Beziehungen sind, ob verdinglicht oder nicht, zundchst praktische.
Ob vermittelt oder nicht, zwischen ihnen besteht eine Wechselseitigkeit«
(Sartre 1978: 836).

Die Uberlegungen fiihren schliellich zur vermitteltsten Ebene des Praxis-
problems, der Geschichtlichkeit. Hier scheinen sich die nicht mehr zu Ende
gefiihrten Uberlegungen Sartres allerdings in Inkonsequenzen zu verlaufen.
Es wird hypostasiert, dass aus der Praxispluralitdt, einer Vielzahl von
Vergeschichtlichungen, [[79]] letztlich eine einzige synthetische Realitdt mit
einsseiender Wahrheit erwachsen soll (Sartre 1978: 705, 865). Die Moglich-
keit fiir diese »intelligible und unwiderrufliche Totalisierung«, der Traum
von einer Universalgeschichte zerbricht aber angesichts der zerrissenen und
nach vorne offenen Sozialpraxis. Das konsequente Weiterdenken auf der
entwickelten Grundlinie miisste hier vielmehr zu der Einsicht fithren, dass
es einen Kampf um die Wahrheit in der Geschichte gibt, der in Praxis aus-
getragen wird: Dem entspricht, dass im Gegensatz zum Systementwurf der
»Critique« in dem schon bezeichneten letzten Interview Sartres von einer
»Schlacht« um »menschliche Beziehungen« und um eine »Definition des
Menschen« gesprochen wird.

Wie weit hat Sartre sein eigenes Ziel, eine »Grundlegung des philosophi-
schen Realismus« erreicht, die »heute moglich ist und was ich mein ganzes
Leben lang versucht habe« (Sartre 1980: 40)? Der Ausgangs- und Endpunkt
der »Critique« schliefit sich zusammen, indem individuelle, soziale und
historische Praxis so zusammenhdngen, dass auch die Individuen sich als



Entwicklungen der Nachkriegszeit 99

historische Menschen begreifen und in Prozessen der Verinnerung und
praktischen Verdufierung von Realitédt historische Praxis bewusst mit aus-
tragen konnen. Konsequent, in deutlicher Abhebung zur intersubjektivitits-
theoretischen Tradition, hebt Sartre die Bedeutung der »Kampfpraxis« im
Rahmen der praxischen Sozialverhiltnisse fiir die gesamten bisherigen,
vom »Mangel« durchherrschten Sozialformen und in der jetzt noch beste-
henden »Welt der Entfremdung« hervor (Sartre 1978: 73, 64, 81).

Worin besteht schliefslich der spezifisch methodische Ertrag der Initiative
Sartres? Die Engels’schen Schemata werden gesprengt und die Dialektik gilt
nicht als Kanon von Bewegungsgesetzen. Sie wird als totalisierende Logizi-
tiat des praktisch situierten Menschen gefasst, dem sich Wirklichkeit auch in
»der unmittelbaren und alltdglichen Erfahrung enthiillen muss« (Sartre
1978: 36, 22, 79). In diesem Denken konstituiert sich Lebenwirklichkeit
durch »eine stindig umfassendere und immer in Bewegung befindliche
Totalisierung«. Auch der Forscher oder Philosoph ist insofern praxisimma-
nent situiert. Ihm geht es tiber ein »Verstehen« »intentional« hervorgebrach-
ter Praxis hinaus um ein Begreifen aller »praktischen Realitdten«. Es muss
sich, dem bezeichneten Konstruktionsprinzip der menschlichen Realitit
gemdfs, zwischen der totalisierenden Reflexion der unmittelbar anstehenden
Praxis und der ihr im Rahmen der Geschichte widerfahrenden Totalisie-
rungen als ein selbst wieder praktisch verpflichteter Blick bewegen, der in
der kreisenden Totalisierung mitspielt: Eine nicht nur »progressiv-
regressive« (Sartre 1977: 70 ff.), sondern dadurch im Grunde schon konkret-
utopische Methode.

Die marxistische Idee konnte in der Nachkriegszeit auf dem Boden der
franzosischen Kultur anders aufgenommen und entwickelt werden als im
westdeutschen Frontstaat. Die franzosische Linke hatte sich im Volksfront-
widerstand als legitimer Bestandteil des gesellschaftlichen Lebens ausge-
wiesen, wiahrend auf der anderen Seite des Rheins mit deutscher Griind-
lichkeit ein physischer Ausrottungsfeldzug betrieben wurde. So blieb nach
1945 eine soziale Basis fiir die produktive Aufnahme von Marx’ Theorie.
Auch setzte die franzosische [[80]] nationale Identitdt der in Westdeutsch-
land tiberschwappenden Welle von Antisozialismus und kultureller Ame-
rikanisierung mehr Widerstandskraft entgegen. Als Intellektueller, der sich
konsequent sozialer Wahrheit verpflichtete und sich nicht als Staatsphilo-
soph verstand, war Sartre Ausdruck dieses gesellschaftlichen Milieus. Es
eroffnete ihm die Chance, sich philosophisch und politisch zu artikulieren:
»Lasst die Intellektuellen ... einen Voltaire verhaftet man nicht«, soll De
Gaulle 1960 gesagt haben, als Sartre einen Aufruf zur Desertion aus der



100 Entwicklungen der Nachkriegszeit

franzosischen Armee wegen des Algerienkrieges unterzeichnete. »Unmit-
telbar aufgerufen, ihre politischen Weisungen an den Mann zu bringen,
sind die Philosophen natiirlich an den Orten der Welt (Zeitungen, Zeit-
schriften, Massenmedien). Die politische Stellungnahme ist und bleibt in
Frankreich der entscheidende Priifstein, an ihr entscheidet sich letztlich der
Sinn eines Denkens«, berichtet Descombes (1981: 15).

Es ist eine Verbindung von Philosophie und Praxis, aus der Sartres theo-
retischer Beitrag erwuchs und die ihn auch mit Merleau-Ponty verband:
Beide suchten aus einer griindlicheren Kenntnis phanomenologischer Theo-
rie heraus und aufgrund eines Praxisdenkens, das auf Marx zuriickver-
weist, einen uniiberbietbaren Realismus zu entwickeln. Darauf, dass beider
Initiativen zusammenhdngend zu sehen sind, verweist Winfried Dallmayr
in dem Aufsatz »Phdnomenologie und Marxismus in geschichtlicher Per-
spektive« (Dallmayr 1977: 13 ff.), Henri Lefébvre indirekt, indem er sie in
der »Metaphilosophie« in einem Atemzug benennt und kritisiert. Es han-
delt sich bei dem Abschnitt tiber »das Erlebte und die Geschichte« um die
eine dichte und berufene kritische Kurzcharakterisierung von Sartres und
nebenbei auch Merleau-Pontys Ansdtzen (Lefébvre 1975: 80-95), die hier
nicht im einzelnen wiederholt werden muss: »Im Unterschied zu Sartre war
es ein ontologisches Prinzip, das er suchte, und durchaus nicht der Ansatz
im Bewusstseinsakt einer totalisierenden Erkenntnis«. Merleau-Ponty mein-
te, sein »ontologisches Prinzip dazwischen ansiedeln zu kénnen, zwischen
dem Sein und dem Bewusstsein, zwischen dem Ansich und dem Fiirsich«.

Der Problempunkt ist schérfer zu fassen: Der spezifisch phanomenologi-
sche Zugang zum Praxisproblem fiihrte dazu, dass das Materielle und das
Geistige als gleichermafien konstitutiv fiir Lebenswirklichkeit angesehen
wurde, und die existenzialistische Erfahrung erwies die konstituierende
Rolle von Subjektivitit. Weder Sartre noch Merleau-Ponty verftigte aber
tiber eine Theorie der symbolischen Interaktion im Praxiszusammenhang,
welche die Genesis von Geist und Rolle der Identitdt ndher spezifizieren
konnte. So bleibt bei Sartre letztlich doch ein Riss zwischen der »Trédgheit«
und dem »Entwurf«, der anscheinend gerade Merleau-Ponty motivierte:
»Die Frage ist die, ob es, wie Sartre sagt, nur Menschen und Dinge gibt oder
auch diese Zwischenwelt, die wir Geschichte, Symbolik und herzustellende
Wahrheit nennen« (Merleau-Ponty 1974: 242): Die grundlegende Fragestel-
lung beider verweist auf noch bestehende theoretische Liicken. Was Sartre
aber vor allem gelang, ist der Entwurf eines Problemrasters, der anndhernd
eine dialektisch-systematische Struktur bzw. eine entsprechende Behandel-
barkeit des Praxis-Problems reflektiert. Und seine besondere Leistung be-



Entwicklungen der Nachkriegszeit 101

steht darin, auf die kardinale Reziprozitdtsbeziehung zwischen individuel-
ler und [[81]] sozialer Praxis bzw. die Vermittelbarkeit eines radikalen exis-
tenzialistisch-humanistischen Standpunkts mit dem praxisphilosophischen
Konzept gesellschaftlicher Praxis verwiesen zu haben. Jedoch: »Das um-
fangreiche Programm, das sich Sartre gesetzt hat, wire akzeptabel, sofern
man es kldrt, vervollstandigt und auf die Fiifle stellt«, erkldrte Lefébvre
1965. In der vorliegenden Gestalt erfasst es nur einen »Teil der Geschichte,
»lauft Gefahr zu scheitern« (Lefébvre 1975: 92).



