
 
 
 
 

3

  

 

 

  

 

Horst Müller (Hg.) 
 

Praxis und Hoffnung 

Grundlagen der Philosophie der Praxis 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 

4 

         Bibliographische Informationen der Deutschen  Bibliothek  
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet die 1. Auflage dieser Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar 
ISBN 3-88663-509-0 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
1. Auflage 1985 

    2. Auflage als Netzpublikation 2014 
© 2014 Dr. Horst Müller 
Veröffentlichung im Selbstverlag 

     



 
 
 
 

5

INHALT 
Vorwort                                                                                                            7 
Einführung                                                                                                     10      

Von Marx bis zur Jahrhundertwende 
 Überblick zur Gründerzeit                                                                          16 

    Grundlegung und Weichenstellungen 
    Marx, Engels, Labriola                                                                             17 

Von der Oktoberrevoluton bis zum II. Weltkrieg 
Überblick zur Zwischenkriegszeit                                                              35 

    Unter sowjetstaatlichen Vorzeichen 
    Lenin, Stalin                                                                                              37 
    

    Revolte der Parteiintellektuellen 
    Lukács, Korsch, Gramsci                                                                         45 
    

    Das Frankfurter Institut im Exil  
    Horkheimer, Marcuse                                                                               58 
 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 
Überblick zur Nachkriegsentwicklung                                                      68 
 
    Übersetzung für die 3. Welt 
    Mao Tse-tung                                                                                            71 
    

    Schicksale einer Idee 
    Sowjetische Schulphilosophie                                                                76 
    

    Kritikund neue Anfänge 
    Jugoslawische Praxisphilosophie                                                          84 
    

    Eine große initiative 
    Sartre                                                                                                          91 
    

    Kritische Theorie und ihre Kritiker 
    Adorno, Kofler, Habermas                                                                     101 
    

    Weitung der Idee zur Weltsicht 
    Bloch                                                                                                         115 
    

    Wege zur Praxiswissenschaft  
    Lefèbvre                                                                                                    126  



 
 

 
 

6 

Radikale Negation und Ernüchterung 
Von der 68er Periode zur Krise der 80er                                                      138 
 
Grundrisse des Praxiskonzepts 

    Das konstitutionstheoretische Arbeitsprojekt 
    Rückblick, Probleme, Perspektiven                                                         146 
    

    Marx, Mead und das Konzept widersprüchlicher Praxis  
    Zur Konstitution gesellschaftlicher Praxis                                            156 
     

Exkurs zur 68er Periode 
Strömungen  und Publikationen in der 68er Periode                                180 

 

Literaturverzeichnis                                                                                      192 
  
Autor und Abstract                                                                                        208 
 
Publikationsreihe                                                                                          210   
Studien zur Philosophie und Wissenschaft 
 gesellschaftlicher Praxis    2005-2014 

                                                                                                                                      



Entwicklungen der Nachkriegszeit 91

Eine große Initiative 
Sartre 

Perry Anderson berichtet (1978: 58 ff.), dass aus Frankreich kein einziger 
bedeutender Beitrag zu den marxistischen Debatten vor 1914 stammt und 
dass von den linken Intellektuellen, die erst 1928 zur stalinisierten KPF stie-
ßen, nur Henri Lefèbvre »inhaltlich und vom Umfang her ein relativ hohes 
Niveau halten« konnte. Durch seine praxisphilosophische Tendenz hob sich 
Lefèbvre auch entscheidend ab von parteikonformen Theoretikern wie Ro-
ger Garaudy, dessen [[73]] »Die Aktualität des Marxschen Denkens« 
(Garaudy 1969) ihn auch hierzulande bekannter werden ließ, oder Lucien 
Seve, von hier dem wenigstens »Marxismus und Theorie der Persönlich-
keit« (Seve 1972) erwähnt werden soll: Die Polemik von Garaudy und Seve 
von 1958 gegen Lefèbvre zeigt, dass die Frontlinie zwischen praxiszentrier-
tem und scholastischem Marxismus auch durch Frankreich verlief (Vranicki 
1974: 896). 

Lefèbvre ist jedoch keineswegs der einzige und nicht einmal der popu-
lärste französische Theoretiker, der in der ersten Nachkriegsetappe produk-
tiv praxisorientiert dachte. In seiner pointierenden Untersuchung »Das Sel-
be und das Andere – Fünfundvierzig Jahre Philosophie in Frankreich« führt 
Vincent Descombes an: »Dieses Wort Praxis wird übrigens eines der beherr-
schenden Wörter der Jahre 1950 - 1960 sein. Und die Tatsache, dass man 
jetzt Praxis sagt, wo man vorher Handeln sagte, ist unbestreitbar die Aus-
wirkung der eifrigen Lektüre der Marxschen Frühschriften während dieser 
Periode. Das ist Merleau-Pontys Dauerthema, wenn er von Marx spricht: 
Die Praxis als der 'Ort des Sinns' gilt als die ungeheure Entdeckung Marx. 
'Was Marx Praxis nennt, ist eben dieser Sinn, der sich spontan im Schnitt-
punkt der Handlungen abzeichnet, durch die der Mensch seine Beziehun-
gen zur Natur und zu den anderen Menschen organisiert'. In seiner Begeis-
terung für die Praxis wird Sartre soweit gehen zu schreiben: 'Alles Wirkli-
che ist Praxis, und alle Praxis ist wirklich' ... « (Descombes 1981: 25 f.). In der 
Untersuchung »Von Husserl zu Sartre« führt Edo Pivcevic an (1972: 195): 
»Es gibt einen Begriff, der im Marxismus eine bedeutende Rolle spielt und 
den Sartre als ein Bindeglied zwischen dem existenzialistischen und dem 
marxistischen Standpunkt ansieht, nämlich den Begriff der Praxis«. 



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 

 
 

92

Sartre und Merleau-Ponty sind damit auch die lebendige Antithese zu 
der strukturalistisch inspirierten, ökonomistischen Marxinterpretation von 
Louis Althusser, die 1966 mit »Pour Marx« (Althusser 1968) und dem mit E. 
Balibar gemeinsam verfassten »Lire le Capital« (Althusser / Balibar 1972) 
dargelegt wurde. Diese fand einen eigentlich verspäteten Nachhall in der 
westdeutschen Marxismusdebatte. Eine Verfolgung dieser Diskussionslinie 
liegt allerdings nicht im Interesse der vorliegenden Arbeit. Zwar stößt auch 
Althusser, dessen psychischer Zusammenbruch 1980 seinem Schaffen ein 
Ende setzte, in der entscheidenden Ausgangsfrage, was denn das Neue an 
Marx' Theorie sei, auf das Praxisproblem (Althusser 1968: 33, 178, 201): »Sa-
gen wir mit einem Wort, dass Marx den 'ideologischen' und universalen 
Begriff der Feuerbachschen 'Praxis' durch eine konkrete Auffassung der 
spezifischen Unterschiede ersetzt, die es gestattet, jede besondere Praxis in 
den spezifischen Unterschieden der sozialen Struktur zu situieren«. Damit 
verfehlt Althusser aber offenkundig das authentische Praxiskonzept und 
verfällt selbst »notwendigerweise unausgeglichenen und zweideutigen 
Begriffen und Wendungen«, die er Marx‘ Feuerbachthesen unterstellt, ja 
einem naiven, als moralinfrei aufgefassten Realismus: »... das Reale ist der 
wirkliche Gegenstand, der unabhängig von seiner Erkenntnis«, als »zu er-
kennende Struktur«, als »Ereignis(se) der menschlichen Geschichte« er-
kannt und damit »durch die Praxis der Menschen gemeistert« werden kann. 
Die entscheidenden [[74]] Fragen, auf die Sartre und Merleau-Ponty stießen, 
wurden von Althusser ausgeklammert. 

Sartre und Merleau-Ponty kamen beide aufgrund intensiver 
Phänomenologiestudien zu einer kritischen und erweiterten Problemsicht. 
Nahezu gleichzeitig geboren, nämlich 1905 und 1908, waren sie Kommilito-
nen an der Ecole Normale, begegneten sich bis zu dem frühen Tod von 
Merleau-Ponty 1961 öfters im Gespräch, bezogen sich auch kritisch aufei-
nander, wie der in »Abenteuer der Dialektik« (Merleau-Ponty 1955, 1974) 
gegen Sartre erhobene Vorwurf des »Ultra-Bolschewismus« anzeigt. Dieser 
zielte auf Sartres zeitweilig affirmatives Verhältnis zur sowjetstaatlichen 
Entwicklung ab: Alles Ausdruck einer freisinnigen Beziehung von Intellek-
tuellen, die mit die beste Seite der diskursiven französischen Geisteskultur 
repräsentierten. Deren Milieu, auf dem Boden des westdeutschen Frontstaa-
tes undenkbar, ermöglichte Sartre bis zu seinem Tod 1980 oder jedenfalls 
bis zu seiner 1973 eintretenden gravierenden Sehbehinderung ein vielseiti-
ges Schaffen. Zu Merleau-Pontys grundlegenden Arbeiten zählt über »Die 
Struktur des Verhaltens« hinaus vor allem seine »Phänomenologie der 
Wahrnehmung« (Merleau-Ponty 1945, 1966). Vincent Descombes merkt an 



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 
 
 

93

(Descombes 1981: 81): »Später wird Merleau-Ponty eine gewisse Unzuläng-
lichkeit im Ansatz der Phänomenologie der Wahrnehmung zugeben. Der 
Tod hat seinem Denken, das sich auf eine andere Philosophie zubewegte, 
Halt gesetzt. Unter dem Titel »Le visible et l'invisible« hat Claude Lefort 
bestimmte bereits fertige Passagen und Aufzeichnungen für das Buch, auf 
das Merleau-Ponty seit mehreren Jahren hinarbeitete, veröffentlicht (Paris 
1964). Näher darüber in den Kommentaren von Lefort in Sur une colonne 
absente (Paris 1978)«. Auf die von Merleau-Ponty verfolgte, produktiv pra-
xiszentrierte Perspektive verweist treffend Alexandre Metraux in dem Auf-
satz »Über Leiblichkeit und Geschichtlichkeit als Konstituentien der Sozial-
philosophie Merleau-Pontys« (Metraux 1976). Merleau-Ponty konnte nicht 
mehr, wie Sartre, den annähernd systematischen Grundriss eines »philoso-
phischen Realismus« vorlegen. Der Ansatz des Letzteren stellt eine bedeu-
tende Manifestation des Praxisdenkens dar und soll daher - nach einem 
kurzen Überblick über seine diesbezügliche Gesamtentwicklung - näher 
betrachtet werden. 

Sartres frühes philosophisches Werk ist »Das Sein und das Nichts« von 
1943. Durch Husserl und vor allem durch Studien zu Heidegger angeregt, 
versucht er, noch ohne auf marxistisches Praxisdenken zurückzugreifen, 
eine »existential phänomenologische Analyse« der menschlichen Grundsi-
tuation - siehe dazu auch den Kommentar von Herbert Marcuse (Marcuse 
1967a: 49 ff.). Er unterscheidet dabei strikt zwischen einer Welt an-sich sei-
ender träger Gegenstände und für-sich seiender spontaner Bewusstseins-
subjektivität, durch deren negierende Kraft die bestehende Positivität trans-
zendiert, um das Nicht-Seiende bereichert wird, welches das Subjekt beher-
bergt. Damit soll der ontische Urgrund der Freiheit freigelegt sein, die es 
heroisch auf sich zu nehmen gilt. In einer Sondernummer der Zeitschrift 
»Pflasterstrand«, herausgegeben anlässlich des Todes des großen Philoso-
phen, finden sich aufschlussreiche Interviews, in denen Sartre auch zu [[75]] 
seiner eigenen Entwicklung Stellung nimmt: »Das Individuum verinnert 
sein gesellschaftliches Bedingtsein: es verinnert die Pro-
duktionsverhältnisse, die zeitgenössischen Institutionen, und dann rückent-
äußert es all das wieder in Handlungen und Entscheidungen, die uns 
zwangsläufig auf alles vorher Verinnerte zurückverweisen. Von alldem 
findet man noch nichts in 'Das Sein und das Nichts'.« (Sartre 1980: 40) Sartre 
entwickelte von da seinen Existenzialismus mit zunehmend praktisch-
humaner Tendenz. Die prägnanten Thesen von »Ist der Existenzialismus ein 
Humanismus?« und »Materialismus und Revolution« von 1946 geben Aus-
kunft (Sarte 1979: 35): »Diese Verbindung der Transzendenz als den Men-



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 

 
 

94

schen konstituierend (nicht in dem Sinne, wie Gott transzendent ist, son-
dern im Sinne der Überschreitung) und der Ichheit, in dem Sinne, wie der 
Mensch nicht in sich selber eingeschlossen ist, sondern dauernd gegenwär-
tig in seinem menschlichen All - das ist es, was wir den existenzialistischen 
Humanismus nennen. Humanismus, weil wir den Menschen daran erin-
nern, dass es außer ihm keinen andern Gesetzgeber gibt und dass er in sei-
ner Verlassenheit über sich selber entscheidet; und weil wir zeigen, dass 
nicht durch Rückwendung auf sich selber, sondern immer durch Suche 
nach einem Ziel außerhalb seiner, welches diese oder jene Befreiung, diese 
oder jene Verwirklichung ist - dass dadurch der Mensch sich als humanes 
Wesen verwirklichen wird.«  

In den fünfziger Jahren entdeckt Sartre dann die Politik und den Mar-
xismus neu, und eine für sein weiteres Schaffen grundlegende Wendung 
tritt ein. Er sieht im Marxismus die unüberholbaren Grundwahrheiten der 
Epoche ausgesprochen, sucht fortan seine auf phänomenologisch-
existenzialistischem Wege gewonnenen Einsichten gegen den herrschenden 
dogmatischen Marxismus geltend zu machen und in einen praxisphiloso-
phisch verstandenen Marxismus einzubringen, um diesen auf die Höhe der 
Zeit zu heben. Das in dieser Hinsicht als provisorische wissenschaftstheore-
tische Grundlegung zu wertende »Marxismus und Existenzialismus« (Sart-
re 1957, 1977: 143), später in überarbeiteter Form unter dem Titel 
»Questions de methode« der »Kritik der dialektischen Vernunft« vorange-
stellt, schließt daher: Der Existenzialismus wird versuchen, »im Rahmen 
des Marxismus eine verstehende Erkenntnis hervorzubringen, die den 
Menschen in der sozialen Welt wiederfinden und ihn bis in seine Praxis 
bzw. den Entwurf, der den Menschen aufgrund einer bestimmten Situation 
mit dem gesellschaftlich Möglichen konfrontiert, verfolgen wird. Von dem 
Tage an, da der Marxismus sich der Untersuchung der menschlichen Di-
mension (d. h. der Untersuchung des existenziellen Entwurfs) zuwendet 
und die Grundlegung des anthropologischen Wissens aufnehmen wird, hat 
der Existenzialismus keine Existenzberechtigung mehr. Er ist dann aufge-
sogen, überschritten und aufbewahrt durch die totalisierende Bewegung 
des philosophischen Denkens.«  

Schließlich unternimmt Sartre mit seinem letzten großen Hauptwerk, der 
»Kritik der dialektischen Vernunft« (Sartre 1978: 870), eine ungeheure An-
strengung, auf annähernd 1000 Seiten das Praxisproblem zu durchdringen. 
Während der erste Band im Wesentlichen bis zu einer Theorie der »prakti-
schen Ensembles« vordringt, sollte der nicht geschriebene zweite Band bis 
zu der übergreifenden Geschichtsproblematik gehen: »Im zweiten [[76]] 



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 
 
 

95

Band, der später erscheinen soll, werde ich das Problem der Totalisierung 
selbst behandeln, das heißt das Problem, wie sich im ablaufenden histori-
schen Prozess eine Wahrheit der Geschichte realisieren kann.« Allein schon 
durch die Gesamtproblemstellung erweist sich, dass Sartres Initiative eine 
neue Etappe der Diskussion einleitete. Auch die später von Henri Lefèbvre 
vorgetragene, eindringliche Kritik (Lefèbvre 1975: 80 ff.) sollte Sartres spezi-
fische Leistungen nicht verdecken. Diese überragen und überdauern die 
Beiträge aktueller französischer Modephilosophie und erhellen das Praxis-
problem weiter. 

Sartre geht von einer Kritik der gängigen Marxismusversionen aus: »Die 
offenen Begriffe des Marxismus sind zu geschlossenen geworden. Sie sind 
nicht länger Schlüssel, Interpretationsschemata: sie geben sich selbst den 
Anschein eines schon totalisierten Wissens« (Sartre 1977: 25, 29 f., 31 f., 69, 
134). Sein phänomenologisch-existenzialistisches Herkommen lässt ihn 
hauptsächliche Schwachpunkte exakt verorten: »Die Erkenntnistheorie aber 
ist gerade der schwächste Punkt des Marxismus«. Dieser tendiert dazu, »die 
Subjektivität auszuschalten«. So geht es darum, »dem Menschen innerhalb 
des Marxismus wieder seinen Platz zurückzuerobern«, die in ihm angeleg-
ten »Elemente einer realistischen Gnoseologie« zu entwickeln, Aufgaben, 
die auf Praxis als Schlüsselbegriff für »menschliche Realität« verweisen. 
Sartre sieht, dass es eine »Grundlagenproblematik« gibt, die nur im Rah-
men eines umgreifenden Arbeitsprojekts gelöst werden kann, das er mit 
seiner »Kritik der dialektischen Vernunft« angehen wollte. Hier arbeitet er 
sich bis dicht an eine explizit konstitutionstheoretische Fragestellung heran: 
Es heißt, dass es weder um Geschichte, noch Soziologie, Ethnographie oder 
traditionelle Anthropologie geht, sondern um die intelligiblen Grundlagen 
einer »strukturellen« und »historischen« »Anthropologie«, die das Naturell 
der menschlichen Realität enthüllt und dadurch das methodische Rüstzeug 
abgibt für ein unüberbietbar dialektisches, das meint hier 
»vergeschichtlichendes« Praxisbegreifen. 

Im Fortgang seiner Überlegungen weist Sartre ein Problemspektrum auf, 
das als Vorausblick auf eine bislang noch nicht erhobene systematische 
Struktur des Praxisproblems gewertet werden kann: Einsetzpunkt der The-
oriebildung ist die individuelle Praxis, die als einfachster Ausdruck von 
Praxis überhaupt gilt. Sie soll das Modell und die Regeln für eine vollstän-
dige Begreifbarkeit der Praxis liefern (Sartre 1978: 63, 53, 54, 72 !, 373). Die 
methodische Rechtfertigung dieses Ausgangspunktes für eine stufenweise 
Erweiterung der Problemsicht in einem verschlungenen Gang 'dialektischer 
Erfahrung' liegt darin, dass individuelle Praxis und der historische Praxis-



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 

 
 

96

prozess sich wechselseitig ineinander halten, so dass das Geschichtliche 
vom Individuum sowohl be- als auch angegriffen werden kann. Durch ein 
Materialitätsfeld verbunden und in seriellem Nebeneinander bilden die 
Individuen zunächst ein gesellschaftliches Kollektiv, das der »grundlegende 
Typ der Sozialität« ist. Aus seriellen Ensembles sieht Sartre »Gruppen« 
hervorgehen und sich wieder auflösen und untersucht die neuen Realitäten, 
die sich im Horizont der Gruppenpraxis konstituieren. Namentlich fällt ins 
Auge, wie auf dieser mittleren [[77]] Ebene Resultate entspringen, die das 
eigentliche Praxisgeschehen dem Wahrnehmungshorizont der Akteure 
entrücken, ja Praxis in eine sich selbst unterminierende »Gegenpraxis« ver-
wandeln. Von hier richtet sich der Blick auf die Geschichte: »Obwohl unsere 
dialektische Erfahrung trotz ihrer ersten Annäherung an das Konkrete weit 
davon entfernt ist, beendet zu sein, ist es erlaubt, jetzt zu sagen ... dass wir 
vielleicht so etwas wie einen Sinn in der Evolution der Gesellschaften und 
Menschen finden können, wenn wir bedenken, dass die wechselseitigen 
Beziehungen der Gruppe, der Klassen und, ganz allgemein, aller gesell-
schaftlichen Formationen ... grundlegend praktisch sind, das heißt, sich in 
wechselseitigen Aktionen von gegenseitiger Hilfe, von Bündnissen, von 
Kriegen, von Unterdrückungen usw. verwirklichen, was auch immer die 
Art und Weise der Realisierung dieser Aktionen sein mag ... « (Sartre 1978: 
710, 834, 865).  

Über den »synchronen« Zusammenhang hinaus, was die »diachrone« 
Bewegung angeht, durch die sich die Geschichte selbst unaufhörlich »totali-
siert«, gibt Sartre nur noch Thesen. Vor allem bleibt offen, was das Endziel 
ist. Dazu befragt, antwortete Sartre in seinem letzten Interview: »Wir sind 
keine vollständigen Menschen. Wir sind Wesen, die darum kämpfen, zu 
menschlichen Beziehungen und zu einer Definition des Menschen zu gelan-
gen. Zur Zeit befinden wir uns mitten in der Schlacht, und es wird zweifel-
los noch viele Jahre so sein. Aber diese Schlacht muss definiert werden ... 
Anders gesagt, unser Ziel besteht darin, einen wirklich konstituierten Kör-
per zu schaffen, in der jede Person ein Mensch ist und die Kollektivitäten 
ebenfalls menschlich sind« (Sartre 1980: 43). 

Sartres sehr verschlungene und im Detail schwer lesbare Erörterungen 
enthalten viel Inspirierendes, dem weiter nachzugehen wäre. Festzuhalten 
ist zunächst, dass das Praxisproblem bei ihm als ein komplex und systema-
tisch strukturiertes begegnet. Und auf allen Stufen des Durchgangs ist das 
Schlüsselkonzept, dass Praxis, gleich auf welcher Stufe der Aggregation, 
Synthese und in welcher Modalität, als konstitutive Grundeinheit des 
sozietären Prozesses gilt. Als solche weist Praxis - schon in ihrer noch rela-



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 
 
 

97

tiv unentwickelten Form als »Verhalten« - eine Überschreitungs- oder Final-
struktur auf, die auf höherer Stufe der »Entwurf « reflektiert (Sartre 1977: 
75, 120). Kraft der Vergeschichtlichung von Realität, die sie ist, begegnen in 
ihr alle Gegebenheiten als Bedingungsmomente ihrer selbst, ja wird auch 
Träges in die Bewegung der Erneuerung hineingerissen, die auf eine Zu-
kunftsstruktur hin angelegt ist. Die Rolle des Bewusstseins in diesem Ge-
schehen? »Aber dieser Realismus impliziert notwendig einen reflexiven 
Ausgangspunkt, d. h. die Enthüllung einer Situation erfolgt in und durch 
die Praxis, die sie verändert. Wir setzen die Bewusstheit nicht als Ursprung 
der Handlung an, sondern sehen darin ein notwendiges Bestandsstück der 
Handlung selbst: Die Handlung erhellt sich im Laufe ihres Vollzuges selbst, 
nichtsdestoweniger treten diese Erhellungen erst im Bewusstsein und durch 
die Bewusstheit der Handelnden auf ... « (Sartre 1977: 29 f.). Sartre fasst so 
»Praxis« als bewusste Vergeschichtlichung von Wirklichkeit. [[78]] 

Dazu tritt der Gedanke, dass solches Praxisgeschehen eine »Totalisie-
rung« mit sich bringt, das heißt die übergreifende Einheit eines praktischen 
Feldes ohne prinzipielle Grenzen konstituiert, in dem sich im Zuge der da-
rin stattfindenden » Überschreitung« von vorgängiger Realität »Wirklich-
keit« enthüllt. Indem Sartre nicht »gesellschaftliche Handlung«, sondern 
individuelle Praxis« als Ausgangsmodell nimmt, kann er keine Theorie der 
Genesis des Geistes entwickeln. Aber die Idee »totalsierender« Praxis führt 
Sartre zu einer schärferen Fassung des Problems der Wechselseitigkeit: »Je-
der Existierende integriert den anderen in die ablaufende Totalisierung« 
(Sartre 1978: 73, 111). Das heißt, dass als Grundmodell der gesellschaftlichen 
Integration nicht einfach ein verfugtes Gemeinschaftshandeln vorschwebt, 
sondern wechselseitig übergreifende Praxen: »Auf dieser Grundlage kann 
dann die Wechselseitigkeit positiv oder negativ sein«, wie beim »Tausch« 
oder »Kampf« (Sartre 1978: 119, 778). Es handelt sich, ohne dass diese Ter-
minologie ausdrücklich eingeführt wird, um ein Konzept von widersprüch-
licher Praxis. »Die Wechselseitigkeit ist Praxis mit doppeltem (oder vielfa-
chem) Epizentrum«. Dieser Gedanke lässt ahnen, dass jede Beziehungsdya-
de im Rahmen der Horizonte von Dritten wiederum objektiviert werden 
kann, so dass sich eine nicht enden wollende Komplexionsfähigkeit 
menschlicher Lebenswirklichkeit enthüllt, deren Momente real vielsinnig 
sind.  

Im Zuge seiner verwickelten Überlegungen nähert sich Sartre auch der 
Auffassung an, dass das Denkmodell des reziproken Horizonteinschlusses 
der Praxen, der eine Praxis in eine Phase oder ein Element der anderen 
verwandelt, auch das Verhältnis zwischen der stets an Subjekte geknüpften 



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 

 
 

98

Aktion und dem Materialen bzw. dem im Praxisfeld spielenden Prozess 
aufklärt. »Innerhalb der Praxis« ist die Aktion »Negation der Materie«, re-
agieren aber auch Prozesse, die als »Quasi-Totalität« die formelle Charakte-
ristik von Praxis aufweisen, »Gegen-Finalitäten« sind (Sartre 1978: 240, 168). 
Dieser Ansatz hat auch Konsequenzen für die Auffassung vom Verhältnis 
zwischen dem Individuum und der Gesellschaft oder seiner Gruppe - es 
enthüllt sich als prinzipiell widersprüchlich: »Dieser unüberschreitbare 
Konflikt des Individuellen mit dem Gemeinsamen, die sich einander entge-
gensetzen, gegeneinander bestimmen und jedes in das andere als seine ei-
gentliche Wahrheit zurückkehren, überträgt sich natürlich innerhalb der 
organisierten Gruppe durch neue Widersprüche«, die sich in Machtverhält-
nissen, Beziehungen des Terrors und der Brüderlichkeit manifestieren (Sart-
re 1978: 617). Sartre entwickelt seine Auffassungen in zahlreichen Exkursen, 
wobei insgesamt die Auffassung deutlicher wird, dass gesellschaftliche 
Wirklichkeit eine Synthesis widersprüchlicher Praxis darstellt: »Welcher 
Vielheit jene Menschen immer angehören, ihre individuellen und gemein-
samen Beziehungen sind, ob verdinglicht oder nicht, zunächst praktische. 
Ob vermittelt oder nicht, zwischen ihnen besteht eine Wechselseitigkeit« 
(Sartre 1978: 836). 

Die Überlegungen führen schließlich zur vermitteltsten Ebene des Praxis-
problems, der Geschichtlichkeit. Hier scheinen sich die nicht mehr zu Ende 
geführten Überlegungen Sartres allerdings in Inkonsequenzen zu verlaufen. 
Es wird hypostasiert, dass aus der Praxispluralität, einer Vielzahl von 
Vergeschichtlichungen, [[79]] letztlich eine einzige synthetische Realität mit 
einsseiender Wahrheit erwachsen soll (Sartre 1978: 705, 865). Die Möglich-
keit für diese »intelligible und unwiderrufliche Totalisierung«, der Traum 
von einer Universalgeschichte zerbricht aber angesichts der zerrissenen und 
nach vorne offenen Sozialpraxis. Das konsequente Weiterdenken auf der 
entwickelten Grundlinie müsste hier vielmehr zu der Einsicht führen, dass 
es einen Kampf um die Wahrheit in der Geschichte gibt, der in Praxis aus-
getragen wird: Dem entspricht, dass im Gegensatz zum Systementwurf der 
»Critique« in dem schon bezeichneten letzten Interview Sartres von einer 
»Schlacht« um »menschliche Beziehungen« und um eine »Definition des 
Menschen« gesprochen wird. 

Wie weit hat Sartre sein eigenes Ziel, eine »Grundlegung des philosophi-
schen Realismus« erreicht, die »heute möglich ist und was ich mein ganzes 
Leben lang versucht habe« (Sartre 1980: 40)? Der Ausgangs- und Endpunkt 
der »Critique« schließt sich zusammen, indem individuelle, soziale und 
historische Praxis so zusammenhängen, dass auch die Individuen sich als 



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 
 
 

99

historische Menschen begreifen und in Prozessen der Verinnerung und 
praktischen Veräußerung von Realität historische Praxis bewusst mit aus-
tragen können. Konsequent, in deutlicher Abhebung zur intersubjektivitäts-
theoretischen Tradition, hebt Sartre die Bedeutung der »Kampfpraxis« im 
Rahmen der praxischen Sozialverhältnisse für die gesamten bisherigen, 
vom »Mangel« durchherrschten Sozialformen und in der jetzt noch beste-
henden »Welt der Entfremdung« hervor (Sartre 1978: 73, 64, 81).  

Worin besteht schließlich der spezifisch methodische Ertrag der Initiative 
Sartres? Die Engels‘schen Schemata werden gesprengt und die Dialektik gilt 
nicht als Kanon von Bewegungsgesetzen. Sie wird als totalisierende Logizi-
tät des praktisch situierten Menschen gefasst, dem sich Wirklichkeit auch in 
»der unmittelbaren und alltäglichen Erfahrung enthüllen muss« (Sartre 
1978: 36, 22, 79). In diesem Denken konstituiert sich Lebenwirklichkeit 
durch »eine ständig umfassendere und immer in Bewegung befindliche 
Totalisierung«. Auch der Forscher oder Philosoph ist insofern praxisimma-
nent situiert. Ihm geht es über ein »Verstehen« »intentional« hervorgebrach-
ter Praxis hinaus um ein Begreifen aller »praktischen Realitäten«. Es muss 
sich, dem bezeichneten Konstruktionsprinzip der menschlichen Realität 
gemäß, zwischen der totalisierenden Reflexion der unmittelbar anstehenden 
Praxis und der ihr im Rahmen der Geschichte widerfahrenden Totalisie-
rungen als ein selbst wieder praktisch verpflichteter Blick bewegen, der in 
der kreisenden Totalisierung mitspielt: Eine nicht nur »progressiv-
regressive« (Sartre 1977: 70 ff.), sondern dadurch im Grunde schon konkret-
utopische Methode. 

Die marxistische Idee konnte in der Nachkriegszeit auf dem Boden der 
französischen Kultur anders aufgenommen und entwickelt werden als im 
westdeutschen Frontstaat. Die französische Linke hatte sich im Volksfront-
widerstand als legitimer Bestandteil des gesellschaftlichen Lebens ausge-
wiesen, während auf der anderen Seite des Rheins mit deutscher Gründ-
lichkeit ein physischer Ausrottungsfeldzug betrieben wurde. So blieb nach 
1945 eine soziale Basis für die produktive Aufnahme von Marx‘ Theorie. 
Auch setzte die französische [[80]] nationale Identität der in Westdeutsch-
land überschwappenden Welle von Antisozialismus und kultureller Ame-
rikanisierung mehr Widerstandskraft entgegen. Als Intellektueller, der sich 
konsequent sozialer Wahrheit verpflichtete und sich nicht als Staatsphilo-
soph verstand, war Sartre Ausdruck dieses gesellschaftlichen Milieus. Es 
eröffnete ihm die Chance, sich philosophisch und politisch zu artikulieren: 
»Lasst die Intellektuellen ... einen Voltaire verhaftet man nicht«, soll De 
Gaulle 1960 gesagt haben, als Sartre einen Aufruf zur Desertion aus der 



 
Entwicklungen der Nachkriegszeit 

 
 

100

französischen Armee wegen des Algerienkrieges unterzeichnete. »Unmit-
telbar aufgerufen, ihre politischen Weisungen an den Mann zu bringen, 
sind die Philosophen natürlich an den Orten der Welt (Zeitungen, Zeit-
schriften, Massenmedien). Die politische Stellungnahme ist und bleibt in 
Frankreich der entscheidende Prüfstein, an ihr entscheidet sich letztlich der 
Sinn eines Denkens«, berichtet Descombes (1981: 15). 

Es ist eine Verbindung von Philosophie und Praxis, aus der Sartres theo-
retischer Beitrag erwuchs und die ihn auch mit Merleau-Ponty verband: 
Beide suchten aus einer gründlicheren Kenntnis phänomenologischer Theo-
rie heraus und aufgrund eines Praxisdenkens, das auf Marx zurückver-
weist, einen unüberbietbaren Realismus zu entwickeln. Darauf, dass beider 
Initiativen zusammenhängend zu sehen sind, verweist Winfried Dallmayr 
in dem Aufsatz »Phänomenologie und Marxismus in geschichtlicher Per-
spektive« (Dallmayr 1977: 13 ff.), Henri Lefèbvre indirekt, indem er sie in 
der »Metaphilosophie« in einem Atemzug benennt und kritisiert. Es han-
delt sich bei dem Abschnitt über »das Erlebte und die Geschichte« um die 
eine dichte und berufene kritische Kurzcharakterisierung von Sartres und 
nebenbei auch Merleau-Pontys Ansätzen (Lefèbvre 1975: 80-95), die hier 
nicht im einzelnen wiederholt werden muss: »Im Unterschied zu Sartre war 
es ein ontologisches Prinzip, das er suchte, und durchaus nicht der Ansatz 
im Bewusstseinsakt einer totalisierenden Erkenntnis«. Merleau-Ponty mein-
te, sein »ontologisches Prinzip dazwischen ansiedeln zu können, zwischen 
dem Sein und dem Bewusstsein, zwischen dem Ansich und dem Fürsich«.  

Der Problempunkt ist schärfer zu fassen: Der spezifisch phänomenologi-
sche Zugang zum Praxisproblem führte dazu, dass das Materielle und das 
Geistige als gleichermaßen konstitutiv für Lebenswirklichkeit angesehen 
wurde, und die existenzialistische Erfahrung erwies die konstituierende 
Rolle von Subjektivität. Weder Sartre noch Merleau-Ponty verfügte aber 
über eine Theorie der symbolischen Interaktion im Praxiszusammenhang, 
welche die Genesis von Geist und Rolle der Identität näher spezifizieren 
konnte. So bleibt bei Sartre letztlich doch ein Riss zwischen der »Trägheit« 
und dem »Entwurf«, der anscheinend gerade Merleau-Ponty motivierte: 
»Die Frage ist die, ob es, wie Sartre sagt, nur Menschen und Dinge gibt oder 
auch diese Zwischenwelt, die wir Geschichte, Symbolik und herzustellende 
Wahrheit nennen« (Merleau-Ponty 1974: 242): Die grundlegende Fragestel-
lung beider verweist auf noch bestehende theoretische Lücken. Was Sartre 
aber vor allem gelang, ist der Entwurf eines Problemrasters, der annähernd 
eine dialektisch-systematische Struktur bzw. eine entsprechende Behandel-
barkeit des Praxis-Problems reflektiert. Und seine besondere Leistung be-



Entwicklungen der Nachkriegszeit 101

steht darin, auf die kardinale Reziprozitätsbeziehung zwischen individuel-
ler und [[81]] sozialer Praxis bzw. die Vermittelbarkeit eines radikalen exis-
tenzialistisch-humanistischen Standpunkts mit dem praxisphilosophischen 
Konzept gesellschaftlicher Praxis verwiesen zu haben. Jedoch: »Das um-
fangreiche Programm, das sich Sartre gesetzt hat, wäre akzeptabel, sofern 
man es klärt, vervollständigt und auf die Füße stellt«, erklärte Lefèbvre 
1965. In der vorliegenden Gestalt erfasst es nur einen »Teil der Geschichte«, 
»läuft Gefahr zu scheitern« (Lefèbvre 1975: 92). 


